PENANAMAN NILAI KARAKTER RELIGIUS PADA ANAK USIA DINI DI
MASYARAKAT KAMPUNG KAUMAN YOGYAKARTA

Oleh:
FATHI MIFTACHURRAHMAH
NIM. 18717251038

Tesis ini ditulis untuk memenuhi sebagian persyaratan

untuk mendapatkan gelar Magister Pendidikan

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN ANAK USIA DINI
FAKULTAS ILMU PENDIDIKAN
UNIVERSITAS NEGERI YOGYAKARTA
2022



ABSTRAK

FATHI MIFTACHURRAHMAH: Penanaman Nilai Religius pada Anak Usia
Dini di Masyarakat Kampung Kauman Yogyakarta. Tesis. Yogyakarta: Fakultas
Ilmu Pendidikan, Universitas Negeri Yogyakarta, 2022.

Penelitian ini  bertujuan untuk mendeskripsikan gambaran proses
penanaman nilai karakter religius anak usia dini yang meliputi jenis kegiatan,
proses pelaksanaan, metode yang digunakan serta tantangan yang dihadapi dan cara
mengatasinya di masyarakat Kampung Kauman Yogyakarta

Penelitian ini merupakan penelitian kulitatif deskriptif. Subjek penelitian ini
ditentukan dengan teknik purposive sampling vyaitu pengambilan sampel
disesuaikan dengan tujuan penelitian, terdiri dari ustaz dan ustazah, anak dan orang
tua anak. Metode pengumpulan data diperoleh melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Keabsahan data pada penelitian ini diperoleh dengan menggunakan
triangulasi data dan sumber. Data dianalisis menggunakan model interaktif Miles
heuberman yang meliputi pengumpulan data, kondensasi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan.

Hasil dari penelitian diperoleh bahwa penanaman nilai religius pada anak
sangat diperhatikan oleh masyarakat Kauman Yogyakarta dengan adanya kegiatan
TPA, tadarus al-qur’an, tarawih khusus anak, dan pos PAUD. Metode-metode yang
digunakan dalam penanaman nilai religius pada anak di masyarakat Kampung
Kauman yaitu dengan metode pembiasaan, metode bercerita, dan metode bercakap-
cakap. Adapun tantangan yang dihadapi masyarakat Kauman dalam menanamkan
nilai religius berupa anak yang memainkan gadget berupa handphone hingga lupa
waktu, anak-anak yang mengikuti trend terkini yang tidak sesuai dengan usianya,
kurangnya motivasi orang tua, dan anak yang lebih memilih untuk bermain di luar.
Adanya tantangan tersebut, masyarakat Kauman memiliki cara untuk
mengatasinya, yaitu adanya interaksi dengan orang tua, memberikan motivasi untuk
anak, meminta teman sebaya anak untuk mengajak anak yang mulai berkurang
motivasinya untuk hadir dalam kegiatan, dan adanya dukungan dari orang tua
dalam memberikan fasilitas berupa makanan ringan bagi anak saat berkegiatan.

Kata kunci: nilai religius, anak usia dini, masyarakat



ABSTRACT

FATHI MIFTACHURRAHMAH: Instilling Religious Character Values in Early
Childhood in the Kauman Village Community, Yogyakarta. Thesis. Yogyakarta:
Faculty of Education, Yogyakarta State University, 2022.

This study aims to describe the description of the process of instilling
religious character values in early childhood which includes the types of activities,
the implementation process, the methods used as well as the challenges faced and
how to overcome them in the community of Kauman Village, Yogyakarta.

This research was a descriptive qualitative research. The subject of this
study was determined by purposive sampling technique, namely taking samples
according to the research objectives, consisting of ustadz and ustazah, children and
children's parents. Methods of data collection were obtained through observation,
interviews, and documentation. The validity of the data in this study was obtained
by using triangulation of data and sources. Data were analyzed using Miles
Heuberman's interactive model which included data collection, data condensation,
data presentation, and drawing conclusions.

The results of the study show that the inculcation of religious values in
children was of great concern to the people of Kauman Yogyakarta with TPA
activities, to recite Al-Qur'an, taraweeh (especially for children), and pos PAUD.
The methods used in instilling religious values in children in the Kauman Village
community are the habituation method, the storytelling method, and the
conversation method. The challenges faced by the Kauman community in instilling
religious values are children who play with gadgets such as cellphones so that they
forget the time, children who follow the latest trends that are not according to their
age, lack of parental motivation, and children who prefer to play outside. Given
these challenges, the Kauman community has ways to overcome them, namely by
interacting with parents, providing motivation for children, asking children's peers
to invite children who are starting to have less motivation to attend activities, and
support from parents in providing facilities in the form of food for children during
activities.

Keywords: religious values, early childhood, society



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Globalisasi merupakan suatu fenomena dalam peradaban manusia yang bergerak terus
dalam masyarakat. Fenomena ini menciptakan tantangan dan masalah baru yang harus
dipecahkan dalam upaya memanfaatkannya untuk kepentingan kehidupan. Adanya teknologi
informasi dan komunikasi dapat mempercepat proses globalisasi ini sehingga mampu
menyentuh seluruh aspek kehidupan masyarakat dan mengakibatkan banyak perubahan
dalam tatanan sosial maupun moral. Mudahnya akses informasi pada era teknologi ini
menjadi jalan masuk budaya-budaya asing ke dalam negeri. Martono, N (2011: 96)
menjelasakan bahwa globalisasi merupakan penyebaran kebiasaan-kebiasaan yang mendunia,
ekspansi hubungan yang melintasi benua, organisasi kehidupan sosial pada skala global, serta
pertumbuhan sebuah kesadaran global bersama. Semakin berkembangnya kebiasaan yang
mendunia dalam gaya hidup, seperti cara berpakaian, pola pikir, kebiasaan-kebiasaan dalam
menjalani hari-hari, dan sebagainya di kalangan generasi muda, memberikan dampak pada
aspek sosial, ekonomi, serta agama. Sehingga, semakin berjalannya waktu nilai-nilai agama
semakin ditinggalkan karena dianggap kuno dan ketinggalan. Sementara individu-individu
yang mengikuti trend dianggap maju dan modern namun meninggalkan nilai-nilai agama dan
moral dalam kehidupannya. Azzazy (2004: 20) menjelaskan bahwa pada era globalisasi ini
terjadi pertemuan dan gesekan nilai-nilai budaya dan agama di seluruh dunia yang
memanfaatkan jasa komunikasi, transformasi, dan informasi hasil dari modernisasi teknologi,
pertemuan dan gesekan ini akan menghasilkan kompetisi liar yang berarti saling
mempengaruhi dan dipengaruhi, saling bertentangan dan bertabrakan nilai-nilai yang berbeda

sehingga akan menghasilkan kalah atau menang; atau saling kerja sama.



Adanya fenomena globalisasi tidak dapat dipisahkan dengan berkembangnya teknologi
digital, hal ini sangat berkaitan mengingat alat-alat komunikasi digital saat ini seperti telepon
genggam, televisi, radio, surat elektronik dan sebagainya merupakan media-media yang dapat
menghubungkan satu negara dengan negara yang lain. Mudahnya proses transfer informasi
secara real time menjadikan masyarakat mengetahui hal-hal apa saja yang sedang terjadi di
belahan bumi lain. Perkembangan teknologi pada masa saat ini memberikan dampak positif
bagi penggunanya, kemudahan berkomunikasi bahkan hingga antar benua, kemudahan
mengakses informasi terkini, hingga kemudahan dalam menyelesaikan pekerjaan. Namun,
dari berbagai dampak positif tersebut, tidak dapat dipungkiri adanya dampak negatif dari
globalisasi. Rozalia (dalam Hudi, dkk 2022: 14.389) menjelaskan bahwa penggunaan gadget
pada anak usia dini mengakibatkan anak sangat rentan terhadap keadaan fisik maupun
mentalnya. Sebuah penelitian menyatakan terdapat seorang anak yang kecanduan dengan
gadget-nya dan membuat anak tersebut tidak dapat lepas dari penggunaan gadget dari segala

aktivitasnya, sehingga mengakibatkan terganggunya kesehatan fisik dan psikis anak tersebut.

Awal kemunculan telepon genggam memiliki fungsi sebagai alat komunikasi untuk
menelepon atau mengirim pesan yang dapat dibawa kemana saja. Saat ini telepon genggam
telah bertransformasi menjadi smart phone yang memiliki fitur jauh lebih banyak daripada
telepon genggam pada mulanya. Selain itu, di era saat ini telah terdapat berbagai macam
platform sosial media yang masih dengan mudah diakses oleh berbagai kalangan usia
meskipun terdapat minimal usia bagi pengguna. Berbeda dengan era terdahulu, pengguna
telepon genggam pada era saat ini tidak hanya orang dewasa, melainkan anak-anakpun telah
diberikan telepon genggam oleh orang tuanya. Tidak heran jika pada era saat ini banyak anak
usia dini yang telah mahir mengoperasikan smart phone seperti untuk bermain game,

mengakses sosial media, melihat berbagai konten video, dan sebagainya.



Tidak jarang anak usia dini menggunakan smart phone tersebut tanpa dampingan orang
tua atau orang tua sendiri yang menjadikan smart phone sebagai sarana praktis untuk
menenangkan anak sehingga anak menjadi candu terhadap smart phone tersebut. Intensitas
penggunaan gadget atau smart phone yang tinggi pada anak usia dini mengakibatkan
beberapa dampak negatif baik pada perkembangan diri anak maupun kehidupan sosial, kedua
hal ini tentunya dapat saling berkaitan. Selanjumya, Saraswati, dkk (2021: 100) menjelaskan
bahwa kecanduan dalam menggunakan smart phone dapat memberikan dampak negatif bagi
perkembangan diri anak. Dampak negatif yang ditimbulkan antara lain berdampak pada
perilaku emosi, perilaku sosial, dan perilaku malas. Perilaku anak di lingkungan masyarakat
menjadi acuh dan kurang bersosialisasi dengan lingkungan sekitar. Anak-anak pada generasi
terdahulu lebih sering interaksi dengan teman sebaya seperti bermain permainan tradisional,
hal ini mampu mengembangkan berbagai aspek perkembangan pada anak seperti aspek sosial,
motorik, bahasa, bahkan kognitif. Apabila menengok kembali pada generasi saat ini, telah
jarang ditemui anak-anak yang memainkan permainan tradisional atau bermain peran yang
memerlukan interaksi satu dengan yang lainnya, anak-anak lebih sering memainkan smart

phone baik ketika sendiri maupun sedang bersama teman sebaya.

Perlunya suatu perhatian untuk anak-anak di jaman modern yang ditujukan untuk
menanamkan landasan-landasan agar anak tidak terbawa pengaruh buruk dari globalisasi.
Salah satunya dengan mempekuat nilai-nilai karakter pada anak, terutama nilai karakter
religius. Pendidikan karakter merupakan salah satu hal yang menjadi perhatian dalam dunia
pendidikan di Indonesia. Selain itu, pemerintah, civitas akademia, serta masyarakat luas juga
memberikan perhatian terhadap pendidikan karakter. Undang-undang nomor 20 tahun 2003
tentang sistem pendidikan nasional, menjelaskan tentang fungsi dan tujuan pendidikan
nasional di Indonesia. Pada pasal 3 menegaskan bahwa pendidikan nasional berfungsi
mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang

10



bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk
berekembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa
kepada Tuhan yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan
menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab. Adanya undang-undang
yang menjelaskan mengenai penerapan karakter penting diimplemntasikan pada setiap satuan
pendidikan tanpa terkecuali pada pendidikan anak usia dini. Menanamkan karakter pada anak
masih usia dini merupakan hal yang strategis dalam membentuk karakter serta pola pikirnya,
sehingga dengan mudah pendidik maupun orang tua memberikan arahan-arahan yang bersifat
positif. Pendidikan karakter pada anak usia dini merupakan pendidikan paling mendasar

sebagai pengembangan sumber daya manusia.

Pendidikan karakter memiliki lima nilai utama. Kelima nilai karakter utama tersebut
bersumber dari Pancasila, yaitu religius, nasionalisme, integritas, kemandirian dan kegotong-
royongan. Masing-masing nilai tidak berdiri dan berkembang sendiri-sendiri, melainkan
saling berinteraksi satu sama lain, berkembang secara dinamis dan membentuk keutuhan
pribadi. Salah satu nilai dari pendidikan karakter adalah nilai religius. Dikutip dalam
kemendikbud.go.id nilai karakter religius mencerminkan keberimanan terhadap Tuhan yang
Maha Esa yang diwujudkan dalam perilaku melaksanakan ajaran agama dan kepercayaan
yang dianut, menghargai perbedaan agama, menjunjung tinggi sikap toleran terhadap
pelaksanaan ibadah agama dan kepercayaan lain, hidup rukun dan damai dengan pemeluk
agama lain. Implementasi nilai karakter religius ini ditunjukkan dalam sikap cinta damai,
toleransi, menghargai perbedaan agama dan kepercayaan, teguh pendirian, percaya diri, kerja
sama antar pemeluk agama dan kepercayaan, anti perundungan dan kekerasan, persahabatan,
ketulusan, tidak memaksakan kehendak, mencintai lingkungan, melindungi yang kecil dan

tersisih.

11



Penerapan nilai religius hendaknya dilakukan sejak dini dan menjadi landasan bagi anak
dalam melakukan kegiatan sehari-hari. Penerapan nilai religius dilakukan dalam setiap aspek
kehidupan anak, baik di sekolah maupun di lingkungan masyarakat. Penerapan nilai religius
menjadi sebuah kewajiban ditengah globalisasi, salah satu tanda terjadinya globalisasi adalah
terjadinya perubahan nilai-nilai pada suatu negara akibat dari perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Nilai-nilai moral bergeser sejalan dengan berkembangnya ilmu
pengetahuan dan terknologi serta komunikasi. Dampak dari globalisasi yaitu banyaknya
masyarakat Indonesia yang melupakan karakter bangsa. Kemerosotan tata krama, etika,
kreatifitas anak akhlak pada peserta didik disebabkan akibat melemahnya pendidikan
kebudayaan dan karakter bangsa serta kurang tertanamnya pendidikan agama yang Kkuat.
Menanamkan nilai religius pada anak usia dini merupakan tanggung jawab bersama, sebab
melalui nilai religius akan tercermin dalam sikap, tingkah laku, dan cara memecahkan
masalah. Penerapan nilai religius tidak hanya dilakukan pada satuan pendidikan formal seperti
sekolah, melainkan juga pada lingkungan keluarga serta masyarakat memiliki tanggung jawab
bersama untuk menjadikan anak mengenal serta mengamalkan nilai-nilai kebaikan dalam
kehidupan sehari-hari. Hakikat pendidikan merupakan transfer of value tidak hanya sekedar
transfer of knowledge, penerapan dan pengamalan nilai-nilai akan sangat berarti dalam

kehidupan dibandingkan dengan sekedar tahu atau menghafal saja.

Azzet (2011: 88) menjelaskan bahwa hal yang semestinya dikembangkan dalam diri
anak adalah terbangunnya pikiran, perkataan, dan tindakan siswa yang diupayakan
berdasarkan nilai-nilai ketuhanan atau yang bersumber dari ajaran agama yang dianutnya oleh
karena itu diharapkan siswa benar-benar memahami dan mengamalkan ajaran dalam
kehidupan sehari-hari. Menurut Hidayatullah (2010: 62) secara spesifik, pendidikan karakter
yang berbasis nilai religius mengacu pada nilai-nilai dasar yang terdapat dalam agama (Islam).
Nilai religius merupakan penghayatan dari ajaran agama yang diimplementasikan dalam

12



kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai religius dapat ditanamankan sejak dini, seorang anak
menerima pendidikan nilai religius dari lingkup paling dekat dengannya, yaitu keluarga
kemudian masyarakat. Orang tua merupakan teladan pertama bagi anak dalam pendidikan
nilai religius ini. Setelah keluarga, lingkungan masyarakat tempat tinggal anak dapat menjadi

pengaruh bagi perkembangan nilai religius pada anak.

Apabila seseorang memiliki karakter yang baik terkait dengan Tuhannya maka seluruh
kehidupannya juga akan menjadi lebih baik karena dalam ajaran agama tidak hanya
mengajarkan untuk berhubungan baik dengan Tuhan namun juga dalam sesama tetapi sangat
disayangkan karakter yang mencerminkan manusia yang beragama tidak selalu terbangun
dalam diri setiap orang walaupun dirinya memiliki agama. Hal ini terjadi karena kurangnya
kesadaran dalam keberagamannya. Seseorang beragama hanya sebatas pengakuan saja namun
dalam praktek kehidupan sehari-hari sama sekali tidak bersikap, berpandangan, dan
berperilaku yang sesuai dengan ajaran agama yang dianutnya. Selanjutnya, menurut Zuchdi
(2009: 46) menjelaskaan bahwa bangsa harus menjunjung tinggi nilai-nilai inti yang bisa
diterima oleh semua agama dan elemen bangsa ini. Inilah yang disebut nilai spiritual atau
nilai religius. Maksud dari pendidikan karakter yaitu pendidikan yang mengembangkan nilai-
nilai budaya dan karakter bangsa pada diri seseorang, serta menerapkan nilai-nilai tersebut

dalam kehidupan dirinya, masyarakat, dan warga negara yang religius, kreatif dan produktif.

Selain sekolah dan orang tua, peran masyarakat juga diperlukan dalam pendidikan bagi
anak usia dini. Ki Hajar Dewantara (dalam Ahmadi dan Uhbiyati 1995: 66) membedakan
lingkungan pendidikan menjadi tiga macam yang dikenal dengan tri pusat pendidikan, yaitu
lingkungan keluarga, lingkungan sekolah, dan lingkungan masyarakat. Lingkungan
masyarakat tak kalah penting pengaruhnya bagi perkembangan anak. Hal ini dikarenakan,
lingkungan tempat tinggal anak merupakan tempat dimana anak bersosialisasi atau

berinteraksi dengan orang lain yang memiliki berbagai macam latar belakang. Pengaruh
13



masyarakat dalam pendidikan yaitu dimana anak didik memperoleh pengetahuan praktikal
yang sedikit sekali di dapat di sekolah. Anak belajar berinteraksi dengan orang-orang yang
lebih luas. Ramayulis (2006: 34) menjelaskan bahwa lingkungan masyarakat memiliki
peranan yang cukup penting terhadap keberhasilan pendidikan islam, sebab perkembangan
jiwa anak sangat dipengaruhi oleh keadaan lingkungannya. Lingkungan dapat memberikan
dampak positif dan dampak negatif terhadap pertumbuhan dan perkembangan jiwa anak,
sikap, akhlak, dan perasaan agamanya. Pengaruh-pengaruh tersebut terutama datang dari
teman sebaya dan masyarakat lingkungannya. Masyarakat dan pendidikan saling berkaitan,
masyarakat berperan sebagai pelaku atau subjek pendidikan sehingga tanpa adanya kesadaran

masyarakat terhadap pendidikan, maka negara tidak akan berkembang

Usia dini merupakan masa kritis bagi pembetukan karakter seseorang, dimana rentang
usia 0-6 tahun merupakan periode emas yang hanya terjadi satu kali dalam perkembangan
kehidupan manusia sebab saat usia inilah anak mampu menyerap informasi dengan baik.
Penerapan moral melalui pendidikan karakter sedini mungkin kepada anak merupakan kunci
utama membangun bangsa dan anak akan tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter. Harahap,
AZ (2021: 49) menjelasakan bahwa langkah awal dalam membentuk akhlak anak berada saat
anak masih usia dini dengan mengenalkan nilai-nilai baik agar menjadi individu yang
berkarakter. Semua ini dapat terwujud apabila tumbuh kembang anak berada pada lingkungan
yang berkarakter, fitrah anak dapat dikembangkan secara optimal dan tentunya ini
memerlukan peran serta semua pihak baik pihak sekolah, guru, lingkungan dan yang paling
utama adalah peran serta orangtua, sebab orangtua merupakan pendidik pertama bagi si anak.
Lingkup masyarakat merupakan salah satu faktor penentu pembentukan karkater anak selain
dari keluarga inti. Peran masyarakat tidak kalah pentingnya dari peran keluarga. Masyarakat

disini adalah orang dewasa yang tidak memiliki ikatan keluarga yang berada di lingkungan

14



dimana anak tinggal. Orang-orang di lingkungan masyarakat ini dapat memberikan contoh

atau menghimbau anak dalam melakukan suatu perbuatan.

Lingkungan masyarakat tidak dapat dijauhkan dari budaya yang mengakar di dalamnya.
Bangsa Indonesia memiliki beragam budaya lokal dengan kekhasan yang berbeda satu sama
lain. Yogyakarta merupakan kota di Indonesia yang memiliki kebudayaan lokal dalam
masyarakat misalnya kebudayaan lokal yang masih dipertahankan oleh masyarakat di
Kampung Kauman. Kampung Kauman merupakan sebuah pemukiman di tengah kota
Yogyakarta, terletak di Kelurahan Ngupasan, Kecamatan Gondomanan yang tidak jauh dari
Kraton Yogyakarta. Kampung Kauman memiliki nilai sejarah dan budaya di Yogyakarta.
Kampung Kauman merupakan salah satu permukiman tradisional yang punya latar belakang
budaya dan agama yang kuat sehingga sampai saat ini permukiman Kauman masih dapat
bertahan terhadap desakan pembangunan modern kota ini. Kauman Yogyakarta merupakan
permukiman tradisional yang masih memiliki keterkaitan dengan Kasultanan Yogyakarta, hal
ini ditambah dengan adanya masjid gede yang bertepat di Kauman menambah Kauman juga
menjadi salah satu pusat industri batik, kemudian menjadi tempat tumbuhnya
Muhammadiyah, sebuah organisasi pembaharu agama Islam. Pada masa sekarang Kauman
Yogyakarta merupakan salah satu permukiman tradisional yang masih dapat bertahan di

tengah arus pembangunan kota Yogyakarta.

Sejarah dari Kauman tidak terlepas dari pendidikan dan keagamaan menambah
kekhasan Yogyakarta sebagai kota pelajar. Sejarah predikat kota pelajar secara singkat
menurut Suratmin (dalam Larasati, dkk 2014: 21) menerangkan bahwa pada pertengahan abad
ke-19, di Hindia Belanda, khususnya di kota-kota yang ditinggali oleh orang-orang eropa,
terdapat sekolah dasar yang diperuntukan bagi anak-anak Eropa, yaitu Europesche Lagere
School. Kemudian pada akhir abad ke-19, di Yogyakarta terdapat sekolah dasar yang dapat

disamakan dengan Sekolah Dasar Kelas Satu. Perkembangan sekolah di Yogyakarta pada
15



tahun-tahu berikutnya mengalami kenaikan, yaitu dengan adanya Sekolah Angka Dua No. 1,
Sekolah Angka Dua No. 2 yang didirikan pemerintah pada tahun 1901. Kemudian Sekolah
Angka Dua No.3 dan Sekolah Angka Dua No. 4 yang didirikan pada 1903. Kampung Kauman
dalam kaitannya dengan pendidikan, tidak terlepas dari adanya Muhammadiyah. Dikutip dari
https://dikdasmenppmuhammadiyah.org/sejarah/ mengungkapkan bahwa sejarah pendidikan
Muhammadiyah sebagai rekontruksi peristiwva masa lalu mengenai pemikiran ataupun
gerakan Muhammadiyah yang terentang sejak berdirinya “sekolah agama modern” yang
pertama Yyaitu Madrasah Ibtidaiyah Diniyah Islamiyah (MIDI) pada 1 Desember 1911 oleh
K.H. Ahmad Dahlan. Kegiatan belajar mengajar ini tidak diselenggarakan di surau seperti ciri
umum kegiatan keagamaan Islam pada saat itu namun diselenggarakan di ruang tamu rumah
K.H. Ahmad Dahlan. Proses pembelajaran menggunakan meja, kursi, serta papan tulis
sebagai hasil dari pengadopsian substansi maupun metodologi pendidikan modern barat.
Sekolah ini pada awalnya memiliki 8 orang siswa yang kemudian berjalannya waktu

bertambah menjadi 29 orang pada saat diresmikan.

Kampung Kauman Yogyakarta memiliki sejarah yang panjang kaitannya dengan
pendidikan serta kebudayaan. Pada mulanya, lahirnya Kauman dimulai dengan adanya
penempatan abdi dalem yang bertugas dalam bidang keagamaan. Darban (2017: 2)
menjelaskan bahwa beberapa abdi dalem yang mengurus masjid agung Yogyakarta diberi
tempat di sekitar masjid, kemudian keluarga abdi dalem tersebut membentuk masyarakat yang
disebut masyarakat Kauman. Sebelum abad ke-20, masyarakat Kauman mengamalkan agama
islam secara tradisional, yaitu menjalankan kehidupan beragama bersumber dari kitab-kitab
karangan ulama serta mengamalkan upacara-upacara ritual ajaran para ulama tradisional
seperti Khaul, Berjanjen, Shalawatan, Tahlilan, dan sebagainya. Selain itu, terdapat pula
kebiasaan masyarakat Kauman yang menjalankan agama secara sinkretis, Yyaitu
mencampuradukan upacara ibadah islam dengan kepercayaan di luar ajaran islam,

16


https://dikdasmenppmuhammadiyah.org/sejarah/

pengamalan ajaran agama secara sinkretis itu nampak pada upacara-upacara seperti
Nyadranan, Selametan siklus kehidupan, membakar kemenyan, mempercayai jimat,

meminta-minta ke makam leluhur, dan sebagainya.

Pada awal abad ke-20, masuklah paham pembaharuan islam dari Timur Tengah di
tengah-tengah masyarakat Kauman. Masuknya reformasi pemikiran keagamaan itu membawa
adanya perubahan-perubahan sosial di kalangan masyarakat Kauman, khususnya perubahan
dalam bidang kehidupan beragama. Darban (2017:25) menjelaskan bahwa pendidikan
keagamaan dalam masyarakat Kauman dilaksanakan melaui pengajian-pengajian. Pengajian-
pengajian tersebut terdiri dari pengajian untuk orang tua, pengajian untuk pemuda, dan
pengajian untuk anak-anak. Pengajian ini diasuh oleh para ketib dan penghulu yang
diselenggarakan di langgar-langgar milik ketib setempat dan oleh penghulu di Masjid Agung.
Selain itu, diselenggarakan pula tadarus Al-Qur’an di rumah-rumah penduduk setiap hari
selepas shubuh dan maghrib. Terdapat semacam norma bahwa di lingkugan sekitar tadarus
tidak diperbolehkan untuk membunyikan musik atau radio. Kampung Kauman sebagai
perkampungan yang berada di tengah kota Yogyakarta dan memiliki daya tarik wisata mampu

mempertahankan budaya yang turun-temurun diwariskan dari generasi ke generasi.

Masyarakat Kauman Yogyakarta terus memperhatikan pendidikan bagi anak hingga
saat ini. Pendidikan tersebut tidak terlepas dari pendidikan karakter terutama nilai karakter
religius. Karakter religius ini biasanya ditanamkan pada anak-anak melaui kegiatan-kegiatan
seperti TPA (Taman Pendidikan Al-qur’an), tadarusan, taraweh khusus anak-anak, PAUD,
dan lain sebagainya. Harahap, Ayunda Zahro (2021: 50) menjelaskan bahwa usia dini
merupakan langkah awal untuk membentuk akhlak anak untuk mengenalkan nilai baik kepada
anak supaya anak menjadi individu yang berkarakter. Seiring dengan perkembangan zaman
yang disertai dengan berkembangnya teknologi informasi telah mengakibatkan pergeseran

nilai dan banyak perilaku menyimpang yang terjadi pada anak-anak, sehingga orangtua dan
17



lembaga pendidikan serta lingkungan masyarakat perlu memberikan perhatian serius dalam
membangun pendidikan karakter anak. Terutama di masa yang serba canggih pada saat ini,
berbagian informasi dapat diakses dengan mudah sehingga apabila tidak adanya pengawasan
dari orang tua pada anak, dapat memberikan dampak yang buruk. Gunarti, Winda (2008: 1)
menerangkan bahwa anak pada masa usia dini merupaka masa yang peka untuk menerima
pengaruh dari lingkungannya, maka hal ini menjadi kesempatan bagi lingkungan anak (orang
tua, guru, dan sekolah) memberikan pengaruh edukatif yang seluas-luasnya pada anak
sehingga mampu mengembangkan perilaku positif. Salah satu pendekatan untuk mendidik

iman dan tagwa pada anak yaitu dengan pendidikan agama sejak dini.

Penanaman nilai-nilai religius sejak usia dini menjadi sangat penting sebab jika nilai-
nilai tersebut tertanam kuat pada diri anak, maka anak akan tumbuh dan berkembang dengan
memiliki kemampuan untuk mencegah maupun menangkal dan membentengi diri dari
berbagai pengaruh negatif. Sebaliknya apabila seorang anak tidak tertanamkan nilai-nilai
religius yang kuat dalam dirinya, anak tersebut dapat mudah terpengaruh pada hal-hal yang
negatif, sehingga penanaman nilai-nilai religius sejak dini dapat menjadi bekal bagi anak di
masa mendatang. Karakter religius mampu tumbuh dan berkembang melalui pendidikan baik
melalui proses di sekolah maupun luar sekolah serta pendidikan formal atau non formal di
masyarakat. Proses penanaman nilai religius dilakukan secara terus menerus akan
menimbulkan suatu kebiasaan di dalam diri anak. Hal ini yang menjadikan masyarakat
Kauman menanamkan nilai-nilai religius pada anak dengan metode pembiasaan beribadah
dan pendidikan agama. Penggunaan metode pembiasan ini akan menjadikan bermakna serta

membekas dalam diri anak.

Kampung Kauman Yogyakarta merupakan salah satu kawasan wisata religi di
Yogyakarta. Hal ini dapat dilihat dari sejarah panjang Kampung Kauman serta merupakan

tempat lahir Muhammadiyah. Selain itu, Kauman merupakan kampung yang memiliki kaitan
18



dengan kraton Yogyakarta hingga saat ini. Beberapa pelaksanaan upacara seperti sekaten,
grebeg, dan lain-lain diselenggarakan di Masjid Gedhe yang berlokasi di Kauman. Kauman
memiliki 4 RW, yaitu RW 10, RW 11, RW 12, dan RW 13. Peneliti memilih RW 12 dan 13
untuk melakukan penelitian ini. Wilayah ini berada di sekitar Masjid Gedhe yang memiliki
kegiatan-kegiatan keagamaan bagi anak. Baik yang dilakukan setiap hari, mingguan maupun
setiap bulan suci Ramadhan. Kegiatan-kegiatan tersebut dibina langsung oleh masyarakat
Kauman Yogyakarta baik dari yang usia muda hingga dewasa. Pelaksanaan kegiatan
keagamaan anak-anak menggunakan fasilitas-fasilitas yang berda di Kampung Kauman
Yogyakarta, tidak hanya itu tempat-tempat yang digunakan juga merupakan bangunan-
bangunan kuno yang memiliki nilai sejarah seperti Masjid Gedhe, langgar K.H. Dahlan, dan

lain sebagainya.

Mudahnya nilai-nilai, norma, ideologi bahkan budaya asing masuk ke dalam kehidupan
sehari-hari di era globalisasi saat ini tentunya menjadi tantangan sendiri bagi pendidik
maupun orang tua dalam menanamkan nilai-nilai karakter terutama pada diri anak. Wahid
(dalam Pewangi 2016: 5) mengemukakan bahwa tantangan pendidikan Islam yang dihadapi
di era globalisasi antara lain kebodohan, kebobrokan moral, dan hilangnya karakter
muslim.Namun masyarakat Kauman masih terus berkomitmen untuk menjaga agar nilai-nilai
yang ternatam tidak luntur terutama nilai religius, baik bagi kalangan dewasa maupun anak-
anak. Hal tersebut terlihat dari bagaimana ustazah-ustazah terus memotivasi anak-anak untuk
hadir di kegiatan-kegiatan seperti TPA, PAUD, tadarus, dan sebagainya.Ustadz ustazah
memotivasi dengan mengajak maupun memberikan reward untuk anak-anak serta menyusun

kegiatan yang menarik.

B. ldentifikasi Masalah

19



Dampak globalisasi yang terjadi pada saat ini menjadikan masyarakat Indonesia
melupakan karakter yaitu tata krama, etika, kreatifitas anak mengalami kemerosotan
akibat melemahnya pendidikan kebudayaan dan karakter bangsa.

Perlunya penanaman nilai karakter terutama karakter religius bagi anak usia dini sebagai
bekal bagi kehidupan anak di kemudian hari,

Banyaknya anak yang lebih senang bermain gadget daripada bersosialisasi

Kauman merupakan salah satu kampung wisata religi di Yogyakarta yang masih
mempertahankan ciri khasnya di tengah globalisasi pada saat ini.

Kampung Kauman mengalami perubahan mengenai cara pandang beragama dan mampu

mempertahankan secara turun-temurun

Fokus dan Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut di atas dan untuk memfokuskan studi ini

agar lebih tertuju pada pembahasan yang lebih jelas, maka penelitian ini akan dibatasi pada

beberapa fokus dan batassan permasalahan, yaitu:

1. Konsep penerapan nilai religius pada anak usia dini di masyarakat Kauman, Yogyakarta
2. Apa saja kegiatan yang diselenggarakan di Kampung Kauman Yogyakarta untuk
mendukung penanaman nilai religus pada anak
3. Tantangan masyarakat Kauman Yogyakarta dalam menerapkan nilai religius pada anak
usia dini
Berdasarkan fokus dan batasan masalah tersebut terdapat rumusan masalah sebagai
berikut:
1. Bagaimana sejarah dari kampung Kauman Yogyakarta?
2. Apa metode yang digunakan dalam penerapan nilai karakter religius di masyarakat

Kauman Yogyakarta?

20



. Apa saja kegiatan yang dilakukan guna mendukung penanaman nilai religius di Kauman
Yogyakarta?

. Apa saja tantangan masyarakat Kauman Yogyakarta dalam menanamkan nilai religius
pada anak usia dini?

Bagaimana cara masyarakat Kauman Yogyakarta mengatasi tantangan dalam

menanamkan nilai religius pada anak usia dini?

. Tujuan Penelitian

Untuk mengetahui sejarah kampung Kauman Yogyakarta

Untuk mengetahui konsep penerapan nilai karakter religius pada masyarakat Kauman
Yogyakarta

Untuk mengetahui kegiatan apa saja yang diberlakukan guna merealisasikan penanaman
nilai religus bagi anak

Untuk mengetahui tantangan masyarakat Kauman Yogyakarta dalam menanamkan nilai
religius pada anak usia dini.

Untuk cara masyarakat Kauman Yogyakarta mengatasi tantangan dalam menanamkan

nilai religius pada anak usia dini

. Manfaat Penelitian

Berdasarkan tujuan di atas, manfaat penelitian ini adalah
Manfaat Teoritis

Secara teoritis penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat untuk mengembangkan

pendidikan bagi anak usia dini terkait tentang penanaman nilai religius.

Manfaat lain adalah memperkaya khazanah intelektual mengenai penerapan nilai religius

terutama dalam lingkungan masyarakat. Selain itu, hasil dari penelitian dapat dijadikan

21



a.

referensi dan penelitan relevan bagi peneliti lain dalam mengkaji rumusan masalah yang
berkaitan dengan penerapan nilai religius bagi anak usia dini di lingkungan masyarakat.
Manfaat Praktis

Tambahan referensi untuk praktisi penelitian sebagai media publikasi penanaman nilai
religius bagi anak usia dini di dalam lingkungan masyarakat bagi lembaga pendidikan di
Kauman Yogyakarat pada khususnya dan Indonesia pada umumnya.

Bagi peneliti, pelaksanaan penelitian ini dapat digunakan untuk mengemukakan ide-ide

dan memberikan pengalaman untuk pengembangan dalam karya ilmiah.

22



DAFTAR PUSTAKA

Abdulsyani. 2007. Sosiologi, Skematika, Teori dan Terapan. Jakarta: PT. Bumi Aksara.
Admodiwiro, S, 2000. Manajemen Pendidikan. Jakarta: PT Ardadizya

Agustini, N. 2018. Tripusat Pendidikan sebagai Lembaga Pengembangan Teori Pembelajaran

bagi Anak. jurnal Magistra: VVol. 9 No. 2
Ahmadi, A dan Uhbiyati, N. 1995. llmu Pendidikan. Jakarta: PT Rineka Cipta

Ananda, R dan Amirudin. 2017. Inovasi Pendidikan: Melejitnya Potensi Teknologi dan Inovasi

Pendidikan. Medan: CV. Widya Puspita

Azizy, AQ. 2004. Melawan Globalisasi Reinterpretasi Ajaran Islam (Persiapan SDM dan

terciptanya Masyarakat Madani). Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Azmi. M. 2006. Pembinaan Akhlak Anak Usia Pra Sekolah.. Yogyakarta: Penerbit Belukar.
Azzet, AM. 2013. Urgensi Pendidikan Karaketer di Indonesia.Yogyakarta: Ar-Ruzz Media
Bungin, B. 2012. Metodologi penelitian kualitatif. Jakarta: Raja GrafindoPersada.
Darajat, Z. 1989. Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: Bulan Bintang

Darban, A A. 2017. Sejarah Kauman Menguak Identitas Kampung Muhammadiyah.

Yogyakarta: Suara Muhammadiyah

Fitri, AZ. 2012. Pendididkan karakter berbasis nilai dan etika di sekolah. Yogyakarta: Arruz

media
Gazalba, S. 1985. Asas Agama Islam, Jakarta: Bulan Bintang

Ghony, M. D. & Almanshur, F. 2012. Metodologi penelitian kualitatif. Yogyakarta: Ar-Ruzz

Media.

86



Gunarti, W. 2008. Metode Pengembangan Perilaku dan Kemampuan Dasar Anak Usia Dini,

Jakarta: Penerbit Universitas Terbuka

Halima, dan Kiromi, 1. 2020. Peranam Masyarakat Terhadap Pentingnya Pendidikan Anak
Usia Dini untuk Mencetak Generasi Unggul di Dusun Penangan Desa Sokaan. Al-Fikru:

Jurnal Pendidikan dan Sains Vol 1 No 2 (2020)

Harahap, AZ. 2021. Pentingnya Pendidikan Karakter Bagi Anak Usia Dini . Jurnal Usia Dini:

Volume 7 No.2 Desember 2021.

Hidayatullah, Furgon. 2010. Pendidikan Karakter: Membangun Peradaban. Bangsa. Surakarta:

UNS Press&Yuma Pustaka

Hudi,l, dkk. 2022. Globalisasi dan Gadget di Kalangan Anak Usia Dini: Dampak
Penggunaan, Peran Orang Tua dan Guru. Jurnal Pendidikan Tambusai: Volume 6

Nomor 2 Tahun 2022

Idi, Adan Safarina HD. 2016. EtikaPendidikan. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada

Ihsan, F, 1991 Dasar-dasar Kependidikan, Jakarta: Rineka Cipta,

Jalaludin. 2005. Psikologi Agama. Jakarta : Raja Grafindo Persada

Khan, Yahya. 2010. Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri: Mendongkrak Kualitas

Pendidikan. Yogyakarta: Pelangi Publishing

Koentjaraningrat. 1985. Pengantar Iimu Antropologi. Jakarta: Aksara Baru

Latif, A. 2007. Pendidikan Berbasis Nilai Kemasyarakatan. Bandung: Refika Aditama

Luthfiyah, R dan Zafi, AA. 2021. Penanaman Nilai Karakter Religius Dalam Perspektif
Pendidikan Islam di Lingkungan Sekolah RA Hidayatus Shibyan Temulus. Jurnal Golden

Age, Universitas Hamzanwadi: Vol. 5 No. 02

87


https://ejournal.inzah.ac.id/index.php/alfikru/issue/view/69

Makhmudah, S. 2020. Penanaman Nilai Keagamaan Anak Melalui Metode Bercerita. Jurnal

Pendidikan Agama Islam: Volume 6 nomor 2 Januari Juni 2020

Martono, N. 2011. Sosiologi Perubahan Sosial Perspektif Klasik, Modern, Posmodern dan

Poskolonial. Jakarta: Rajawali Press.

Miles,M.B, Huberman,A.M, & Saldana,J. 2014.Qualitative data analysis, A methods

sourcebook edition 3. USA : Sage Publications.

Mu’in, Fathcul. 2011. Pendidikan Karakter. Yogyakarta: Ar-ruzz

Muhaimin. 2013. Urgensi Pendidikan Karakter di Indonesia. Yogyakarta: Ar Ruzz Media.

Muhammad, AB. 1991. Pedoman Pendidikan dan Pengajaran, Surabaya: Usaha Nasional

Muhammad, N. 2011. Tips Membuat Anak Rajin Ibadah Sejak Dini. Jakarta: Sabil.

Mustari, M. 2014. Nilai Karakter Refleksi untuk Pendidikan. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada

Naim, N. 2012. Character Building Optimalisasi Peran Pendidikan Dalam Pengembangan

IlImu Dan Pembentukan Karakter Bangsa , Jogjakarta: Arruz Media

Najib, S. 2011. Pengembangan Karakter Anak dan Budaya Bangsa: Sinergi Sekolah dengan

Rumah. Surabaya: PT. JePe Press Media Utama

Ningsih, RW dan Farida, N. 2022. Pemberdayaan Masyarakat dalam Upaya Peningkatan Mutu
Pendidikan Anak Usia Dini. LITERASIA: Jurnal limu Pendidikan dan Keguruan, 1 (1)

(2022): 42-52

Pengawi, M. 2016. Tantangan Pendidikan Islam Di Era Globalisasi, Mawardi Pewangi.

Jurnal Tarbawi: Volume 1 No 1

Pusat Pengembangan Kurikulum Kementrian Pendidikan Nasional. 2010

Ramayulis, 2006. lImu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia

88



Rogers, Everett M. 2003. Diffusion of Innovations Fifth Edition, New York: The Free Press

Saduloh, U. 2010. Pedagogik (IImu Mendidik). Bandung: Alfabet

Saebani, BA. 2012. Pengantar Antropologi. Bandung: CV Pustaka Setia

Safitri, N, dkk. 2019. Metode Penanaman Nilai-Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini. JECE

(Journal of Early Childhood Education), 1 (2), Desember 2019, 29-44

Samani, M Dan Hariyanto. 2011. Konsep Dan Model Pendidikan Karakter. Bandung: PT

Remaja Rosda Karya

Saraswati, S, dkk. 2021. Dampak Penggunaan Smartphone pada Perilaku Anak Di Desa

Muktiharjo Kabupaten Pati. Jurnral Ilmiah Pendidikan: Vol 2, No 2 (2021)

Soelaiman, J. 1992. Konsep Dasar Pendidikan Luar Sekolah. Jakarta: PT. Bumi Aksara.

Subiantp, J. 2013. Peran Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat dalam Pembentukan Karakter

Berkualitas. Lembaga Peningkatan Profesi Guru: Vol. 08. No. 2

Sukardi. 2006. Penelitian Kualitatif-Naturalistik dalam Pendidikan. Yogyakarta: Usaha

Keluarga

Sukmadinata. 2011. Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Thoules, RH. 2000. Pengantar Psikologi Agama (Penerjemah: Husein, M). Jakarta: Raja

Grafindo Persada

Tolba, AH dan Maha Mourad. 2011. Individual and Cultural Factor affecting Diffusion of

Innovation.. Journal of International Business and Cultural Studies.

Undang-undang Republik Indonesia nomor 20 tahun 2003

Wibowo, A dan Gunawan. 2015. Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal di Sekolah.

Yogyakarta: Pustaka Pelajar
89


https://jurnal.umk.ac.id/index.php/wasis/issue/view/241

Wibowo, A. 2012. Pendidikan Karakter Strategi Membangun Karakter Bangsa

Berperadaban.Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Zayadi. 2001. Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana Pramedia Group

90



	ABSTRAK
	ABSTRACT
	BAB I
	A. Latar Belakang
	B. Identifikasi Masalah
	C. Fokus dan Rumusan Masalah
	D. Tujuan Penelitian
	E. Manfaat Penelitian

	DAFTAR PUSTAKA

